
Dos visiones del

espíritu literario

Marcel Proust contra Sainte-Beuve:

Dos visiones del

espíritu literario
Por: Dulce Erika

Morales Hernández

Actualmente, a un escritor genial le
queda todo por hacer. Su situación es

más o menos la misma que
la de los tiempos de Homero.

Marcel Proust

9



Fue entre 1908 y 1909 que Marcel Proust escribe los pasajes que
conformaran contra Sainte-Beuve, publicado de manera póstuma
en 1954, ensayo seguramente inconcluso y en consecuencia
divulgado sin la revisión exhaustiva que acostumbraba el escritor
francés, texto en el que, no sin argumentos, muestra su desacuerdo
sobre el método biográfico propuesto por Sainte-Beuve para
realizar análisis literarios. A Proust, dicho método le parecía
reduccionista, ya que al llevarlo a la práctica no era posible captar
la esencia y el espíritu de la obra, dice “La obra de Sainte-Beuve no
es una obra profunda. El famoso método que lo erige, según Taine,
Paul Bourget y tantos otros, en el maestro inigualable de la crítica
en el XIX, ese método que consiste en no separar al hombre de la
obra, en considerar que, para juzgar al autor de un libro, si ese
libro «no es un tratado de geometría», es importante el haber
contestado previamente a las preguntas que parecen más ajenas a
su obra […]” (Proust, 2013: 110) en estas líneas queda explicado lo
esencial del método y porqué a Proust le parece que la literatura no
está siendo valorada o dimensionada, sino que es situada en lo
cotidiano, en lo mundano, dice, a nivel de una conversación.
Para Marcel Proust, existen por lo menos dos dimensiones del yo,
está el yo social y humano, y el yo escritor, creador y profundo, que
se intercambian en la medida en que son necesarios para la
emergencia de la obra. Esta idea dualista de un yo que se
transforma, da cuenta de la peculiaridad del autor, de cierta
plasticidad en su personalidad. Como se sabe Proust tenía relación
con variados círculos sociales, su yo publico podía nutrirse para
luego dar lo recolectado a su yo escritor, esto no significa que fuera
cronista de su época, ni que escribiera una autobiografía o un
diario personal, sino que al pasar de un yo a otro efectuando la
traducción de lo individual a lo universal, el yo escritor concibe un
producto que la soledad fecunda en donde la versión que nace no
es un duplicado de lo acontecido en su cotidianidad, sino que, dice

10



Proust, al respecto de crear una obra de arte “ […] había que
procurar interpretar las sensaciones como los signos de tantas leyes
y de tantas ideas, intentar pensar, es decir, hacer salir de la
penumbra lo que había sentido, convertido en un equivalente
espiritual.” (Proust, 2010: 225) el yo escritor entrega algo que se
enlaza a otros, al dejar ser él mismo y como él lo indica, traer de la
sombra algo que lo termina vinculando a la sensibilidad general.
Vale la pregunta ¿qué tendríamos en común los lectores de Proust,
con él, a más de un siglo de distancia, en otro continente y de
distinta posición en el entramado social? Todo y nada, cercanos a
la obra y lejanos del ciudadano burgués.
Proust expone como innecesaria la búsqueda de los hechos
verídicos, concordantes con la vida del escritor, amigos, familia que
comenten sobre su trato y así relacionar vida y obra. Es innegable
que en efecto hay atisbos de la personalidad derivados de quien
escribe, pero no literalidad. En el caso de Proust lo que él regala es
la maravilla del instante en el que caben una y mil vidas, de ahí el
motivo para la universalidad de las grandes obras, dice “un libro es
producto de otro yo que el que manifestamos en nuestras
costumbres, en la sociedad, en nuestros vicios.” (Proust, 2013: 110)
alejado del yo cotidiano, el yo escritor mantiene correspondencia
con una especie de sensibilidad compartida, en este caso con sus
numerosos lectores que se adentran en un dialogo interno, la
literatura trasciende lo cotidiano.
En Contra Sainte-Beuve Proust señala lo erróneo de la postura del
creador del método al respecto de Baudelaire dice:

“Todo eso viene a corroborar lo que te decía, que el hombre que
vive en un mismo cuerpo con un gran genio tiene poco que ver con
él, que es a él a quien conocen sus amigos, y que en consecuencia es
absurdo juzgar al poeta a través del hombre o de lo que opinen sus
amigos, como hace Sainte-Beuve. En cuanto al propio hombre, no
es más que un hombre, y puede perfectamente ignorar los deseos
del poeta que vive en él.” (Proust, 2013: 143) 11



en el texto se hace evidente el planteamiento sobre a la importancia
que debe de darse a la vida del autor y el porqué sería inadmisible
que la vida explique a la obra y así se lo otorgue valía o no,
paradójicamente la vida de Proust ha sido foco de no pocos
entusiastas que ven en ella las claves para descifrar o a cercarse a su
gran obra En busca del tiempo perdido, situación que el mismo
autor, sin planearlo, contribuyo bastante ya que escribió numerosas
cartas, dejó notas, recados, era un escritor que escribía de manera
considerable en su vida cotidiana, cosa que para Sainte-Beuve sería
una delicia ya que dice Proust “reprochaba a quienes pudieron
dejarnos documentos que no nos dejaron” (Proust, 2013: 125) esto
no significa que no se hayan escrito varias y buenas biografías
sobre Proust, así como la publicación de estudios de considerable
mérito, la cuestión es siempre mantener vida y obra lejanas o
cercanas en su justa medida ¿Cuál? recordando que el mérito de la
última no proviene de las virtudes de la primera.
La costumbre de Proust, de mantener el contacto social por medio
de notas o cartas, ubica al escritor como excelente candidato para
el método de Sainte-Beuve. Aunque él lo negó hubo quien no
resistió la tentación de asumir que En busca del tiempo perdido era
una autobiografía, como si la vida del autor fuera la clave para leer
la novela,  pero la profundidad y atemporalidad con la que Proust
escribió echa abajo la utilidad del método Sainte-Beuve, la obra de
arte prescinde de la vida del autor, ya que se puede ser
absolutamente ignorante sobre sus vínculos y costumbres, y aun así
leer la novela como la traducción de lo que el lector no había
podido poner en palabras, dejando de lado la autoría. Es una de las
obras más importantes en literatura  del siglo XX y está escrita con
una gran sensibilidad.

12



Proust se anticipó al hacer la crítica necesaria a quien intentara
reducir su obra a una biografía, a quien pretendiera encontrar
concordancias de sus personajes con sus amistades, a quien
prefiriese esto en vez de perderse en sus infinitas y deliciosas
digresiones. Se anticipó de dos maneras, primero al escribir contra
Sainte-Beuve y segundo al dejar constancia no solo de manera
epistolar de sus diversas opiniones, sentires, contradicciones, sino
también que en En busca del tiempo perdido, su obra más
importante, dijo prácticamente todo de sí, dejando de su vida poco
a la especulación, a la búsqueda de refutaciones, que lleven a hacer
énfasis en lo contradictorio, sin ello lo que queda es juzgar a la
obra por la obra, ya que tiene voz autónoma, no necesita de datos
empíricos para ser valorada o interpretada.
La propuesta de Sainte-Beuve, olvida que la creación artística
posee su propia lógica interna, puede ofrecer múltiples
interpretaciones, descomplejiza la obra, deja de lado la experiencia
estética, sería pues, una especie de argumento ad hominem
literario, falacia lógica que intenta desacreditar una posición o
argumento atacando a la persona que los sostiene, aplicado a la
crítica literaria, el método de Sainte-Beuve no ha caído en desuso,
pero ¿es válido dicho método?  Sin ir demasiado lejos, temporal y
territorialmente, si se hubiera seguido este tipo de crítica literaria
¿Octavio Paz sería el gran representante de la literatura mexicana?

“Ya he tenido ocasión de decirles varias veces que en mi opinión el
placer que nos ofrece la lectura de En busca del tiempo perdido
consiste en que no nos aleja de nosotros mismos, al contrario
leemos el libro de cierto modo «dentro de nosotros mismos»,
preguntándonos cada vez si también nosotros tuvimos tal
sensación, si tal o cual juicio emitido por el narrador corresponde
al nuestro, o si lo rechazamos, o si modifica nuestra anterior
manera de ver las cosas” (De Fallois, 2022: 174)

13



Finalmente, lo paradójico es que Sainte-Beuve habiendo sido un
crítico literario destacado del siglo XIX ahora se le conoce más por
la crítica que le hizo Proust que por su aporte, igualmente los
autores que desdeño como Gérard de Nerval, Baudelaire, Balzac
entre otros, son parte indispensable de la literatura universal y los
que él tenía en alta estima como Charles de Bernard, Vinet o
Alphonse de Lamartine no están en la posición que el crítico los
había colocado. La crítica literaria no debe olvidar la función del
arte en la construcción de la identidad y en la transmisión de la
sensibilidad humana, para de allí partir y tomar rumbos necesarios
y así cuestionar como se establece la conexión entre la obra y vida
del autor.

Bibliografía
De Fallois Bernard. 2022. Siete
conferencias sobre Marcel Proust. Trad.
Lluís Maria Todó.
Barcelona: Ediciones del subsuelo.
Proust Marcel. 2013. Contra Sainte-Beuve
recuerdos de una mañana. Trad. Amelia
Gamoneda. México: Tusquets Editores
México.
Proust Marcel. 2010. En busca
del tiempo perdido 7. El tiempo
recobrad. Trad. Consuelo
Berges. 7ª reimpresión.
España: Alianza Editorial.

14


