
o los diálogos de la piel
Somagrafía

o los diálogos de la piel

Somagrafía

Por: Alma Gabriela
Aguilar Rosales

28



Desde algún lugar podría aseverar
que este mundo es una encrucijada de

cuerpos que se observan, se tocan,
caminan ajenos, de la mano, se
hablan, se hablan y se hablan.¹

En medio del caos de una ciudad, en donde pocos comparten la
misma lengua, son los vocablos de la carne -los gestos- quienes
interceptan lo ordinario para salvarnos de una catástrofe colectiva
de ininteligibilidad. Sin embargo, hay que reconocer que las
palabras, -si y sólo si se les enuncia desde el hueso y el músculo,
desde la sangre y la saliva-, señalan un lugar común entre
extranjeros: el canto nos congrega a sentir a través de las palabras, a
difuminar las diferencias guturales. En estos casos, la voz toca y nos
acerca. La palabra se revela como una forma de tacto, y a su vez, el
tacto como una forma de la palabra. 

El tacto, ese gesto intencionado de acercarme al otro, diluye el
abismo del aislamiento lingüístico. El tacto es el primer sentido en
desarrollarse en el vientre materno. Antes de escuchar o saborear,
tocamos, y es posible gracias a que nos movemos. Concebimos
nuestro primer diálogo con la piel: hablamos con los pies, las
manos, la cabeza… es un diálogo cinestésico. En la danza, ese
diálogo es tiempo y espacio

29

1. Guzmán, Adriana. Revelación del cuerpo. La elocuencia del gesto.
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia 2016. pág.
17.



En el primer caso (la danza como tiempo), se
enfatizan los momentos en el que la corporeidad
busca convertirse en gesto, y en el mejor de los
casos, en tacto: conversación primigenia en
donde es posible reconocernos a través del otro.
El gesto de danza inicia una conversación, ya sea
entre un cuerpo y otro o en la intimidad de un
monólogo bailado en soledad. En toda
danza, se extiende la invitación al juego
del tomar y recibir simultáneamente mediante
el gesto. O, para recordar las palabras táctiles de
Sondra Fraleigh: “nos alejamos y nos acercamos,
somos atraídos y repelidos, experimentamos al
otro a través de nuestro movimiento de
acercamiento y alejamiento condicionado
por el acercamiento del otro.
Experimentamos la magia y el milagro
último del tacto.”² El gesto no es silencioso. 
En el segundo caso (la danza como espacio),
el movimiento del cuerpo grafica, es decir,
hace explícitas las posibilidades y liminalidades
de la experiencia en relación al ambiente, cuerpos
y objetos circundantes que complementan la escena.
Es así que el gesto de danza esculpe un lugar.
Pero aún más significativo, es lo que ese lugar permite vivenciar
en términos colectivos e individuales.

30

2. Fraleigh, Sondra Horton, “Moving consciously, Somatic
transformations through dance, yoga and touch.”(2015).University of
Illinois, págs. xxiv Prologue on somatic contexts. [Traducción propia]



La danza como espacio es dejar surgir la corporeidad como
comunidad, o como expresa Hubert Godard: el cuerpo del
bailarín, en su relación con los demás bailarines, se
actúa en una aventura política (el reparto del
territorio)³.
Con estas dilucidaciones, descubrimos que
los gestos no son otro tipo de lengua, sino
que son La Lengua, en donde toman
lugar por primera vez en el cuerpo
danzante, las más ardientes preguntas,
afirmaciones, ausencias, placeres y
dolores. Y, sobre todo, toma lugar la
corporeidad como territorio de escucha,
de diálogo. La lengua-cuerpo danzante,
toca (y es tocada) para habitar un espacio
en colectivo. Su forma de habitar un lugar,
es describir la condición humana en su
multiplicidad y complejidad de formas,
expresiones, deseos y vergüenzas. También es su
papel reconocimiento de sus imposibilidades,
cuando la imaginación avanza más rápidamente
que lo que el gesto abarca.

31

3. Godard, Hubert. (2007) El gesto y su percepción. Estudis escènics:
quaderns de l'Institut del Teatre de la Diputació de Barcelona, ISSN-
e 2385-362X, ISSN 0212-3819, Nº. 32, págs. 335-344



A esta noble labor de hacer grafías desde la corporeidad, la
he nombrado somagrafía: el momento en que se hace
presente y muestra, entre otras cosas evidentes, nuevas
formas de habitar   ese lugar edificado por el gesto:
(des)cribe. La                 somagrafía emerge entre la pregunta
que plantea el                gesto, y las respuestas de todo lo que
se encuentra             del otro lado de su piel. Es decir, vuelve a
escribir                 una y otra vez la historia de su propia

experiencia quiásmica.

 Entonces, la acción de una
somagrafía habita el mundo mediante el
gesto y se deja afectar por él. En ella, la

corporeidad está dispuesta a sensibilizar y ser
sensibilizada. 

La somagrafía comparte con la coreografía que es
un lugar en el espacio-tiempo que hace evidente al cuerpo,

pues lo extrae de lo cotidiano para ponerlo enfrente.⁴ Pero se
diferencia de la mera coreografía en que reconoce las

posibilidades de escuchar otros cuerpos mediante el tacto y
utiliza este recurso para mostrar, para dar forma y

significado. En una somagrafía, el danzante se deja afectar
por la relación háptica del movimiento ajeno y propio.

32

4. Aguilar Rosales, Alma Gabriela. (Octubre 2012) Cuerpo
Danzante. Ponencia presentada en el XVIII Encuentro Regional de
Estudiantes y Pasantes de Filosofía “Naturaleza y Espíritu: Hacia
una filosofía para la vida”, Guanajuato, México. 



Lo que ocurre con el cuerpo en la somagrafía,
es que se reconoce a sí mismo por medio del
gesto táctil - en el sentido más amplio. Es un
proceso poiético que coincide muy
atinadamente con la preocupación central
de Merleau-Ponty sobre la experiencia
corepórea: “es a la vez vidente y visible.
El [cuerpo], que mira todas las cosas,
también se puede mirar, y reconocer
entonces en lo que ve el “otro lado”
de su potencia vidente.
El se ve viendo, se toca tocando, es
visible y sensible para sí mismo.”⁵
Y en ese reconocimiento, el danzante
encuentra sus propias lenguas
para mostrar, aquello que reconoce
en sí mismo. Como una especie de recuerdo
de lo qué está sintiendo,
a manera de gestos palpantes.

En esta relación táctil de la escucha, la piel tiene las posibilidades
de ser también escuchada, entrar en diálogo. La somagrafía es,
pues, una acción de la corporeidad. Gestos y tacto conforman
una conversación con el entorno que en dicho acto se transforma
en materia animada. 

33

5. Merleau-Ponty, Maurice, (1986). El Ojo y el Espíritu. Titulo original:
L'Oeil et l'esprit Publicado en francés por Editions Gallimard. Paris.
Traducción de Jorge Romero Brest, Paidós, España



Finalmente,
aunque parecen
temporalmente efímeros, los
gestos imprimen sus propias
reminiscencias en otros
cuerpos, dejan ecos. La
corporeidad danzante cuenta
historias que a su vez va
entretejiendo de otros
cuerpos. Es afectada y afecta
a nivel colectivo e individual,
creando así narraciones,
testimonios y “mitologías”,
en términos de Godard: la
actitud corporal de los
individuos se convierte en un
médium de esta mitología.⁶ 

     Cuando un grupo social
       instaura ciertas formas de
movimiento y establece
códigos gestuales, esas
mitologías del cuerpo
buscarán liberarse de su
propio hábito, por más
inscritas que estén en el
sistema postural. Están
abiertas a, y por su propia
estructura son, modificables.
La somagrafía es una forma
de esta (des)habituación en la
que los gestos tocan
consciencia, creando nuevas
formas en las que la
corporeidad sea territorio de
escucha y diálogos
sensibilizantes.

34

6. Godard, Hubert. (2007) El gesto y su percepción. Estudis escènics:
quaderns de l'Institut del Teatre de la Diputació de Barcelona, ISSN-e 2385-
362X, ISSN 0212-3819, Nº. 32, págs. 335-344


