
La materialización

reflexiones y alcances desde una
mirada estético- filosófica.

de la animalidad
en el arte contemporáneo:

La m
de la 
en el arte contemporáneo:

simbólicasimbólica
Introducción

La contemporaneidad trajo consigo
una serie de relecturas y nuevos
paradigmas que implican una
transformación radical que desborda 

Por: Luisina Castillo Gutiérrez

los límites del tradicionalismo clásico y se apropia del cotidiano como un
rescate, esta situación la podemos ver claramente reflejada en diferentes
propuestas artísticas y en la elevación del objeto común a la categoría de
objeto artístico.

En distintos espacios de exposición y bajo variadas premisas
conceptuales, la apropiación de los objetos cotidianos conlleva la
reconstrucción de lenguajes simbólicos de mundos compartidos. Esta
práctica de incorporación de objetos como obras, plantea
cuestionamientos en torno a la naturaleza de la experiencia de
simbolización, la experiencia estética en sí y la producción de significados
compartidos en el marco de interpretaciones libres, ¿cómo operan estas
inserciones de lo cotidiano en relación con la experiencia estética de los
diferentes sectores sociales?

35



¿La integración de estos
formaliza una democratización
del arte o está netamente
regida por el elitismo del
capital cultural?

El presente ensayo buscará
responder a la
problematización del no-objeto
artístico y su potencial
elevación, enmarcada en la
configuración de la
antropología del universo
simbólico y como este conlleva
un acercamiento más profundo
a la intimidad de los
espectadores debido a la
implicancia de creación
conceptual colectiva,
atravesando dicotomías y
vallas ontológicas.

Desde el urinario presentado
como escultura, considerado
como la primera elevación de
un elemento no-artístico a la
categoría del arte, los espacios
expositivos han visto de todo:
ollas de aluminio con
decoraciones similares a vasijas
de los valles calchaquíes [1],
herramientas de albañilería [2],
partes de textiles de
mobiliarios [3] de un
departamento, botellas de
Coca-Cola a medio consumir
[4], una caja de jabón Brillo [5]
entre otras  incorporaciones
del objeto como obra.

Argumentación:

36[1] ‘Aguas calientes’ (2019) del artista
tucumano, Gabriel Chaile.

[2] La serie de obras que integran las
muestras ‘En construcción’ (2024) del

artista riojano Diego
Sarmiento



El sentido de estas resignificaciones y ‘apropiaciones’ –
simbólicamente hablando– de los objetos cotidianos reflejan un
sinfín de relaciones de experiencias y emociones compartidas en
un universo simbólico en común, que se encuentra muchas
veces contenido contras las vallas ontológicas propias de la
individualidad.

Duchamp en su momento llamó a esta apropiación ‘ready
made’ una práctica que hacía referencia a la extracción del uso
real de un objeto para convertirla en un concepto y obra
artística, una simbolización de aquello que conocemos
mediante un proceso de metaforización, una conversión.

Desde la presentación de su
obra más conocida y disruptiva
‘Fuente’ en adelante, las
reacciones que han despertado
en los espectadores siempre
rodean el por qué y para qué
de la ubicación de ese elemento
en lugares considerados casi
sagrados y de acceso exclusivo
para ciertos sectores sociales en
pos de la propiedad de capital
cultural [6]; con el ingreso de

estos objetos no solo se abren nuevas maneras de interpretar las
obras y de experimentar la vivencia estética, sino que se marca
también un camino de entrada para todo el común ‘excluido’ por
la noción de capital cultural.

37

[3] ‘Supernova’ (2014) Alejandra
Mizrahi, artista tucumana.



Gadamer nos dirá que la obra no
es un mero portador de sentido,
por lo que buscar respuestas al
porqué de la elección de ciertos
elementos nos alejaría del punto
de este escrito. Por lo pronto
debemos entender que el
simbolismo en el arte emerge
desde el uso clásico de lo
alegórico con la diferencia de
inmediatez de lo que se quiere
decir, en este sentido las
respuestas no la vamos a
encontrar en una primera
impresión y tampoco en un
supuesto marcado por la sorpresa
del encuentro, requerirá del
aprendizaje perceptivo de la
demora como parte de la
experiencia temporal que se
adecua a la finitud de lo eterno
(Gadamer, 1999, pág. 51)

La simbolización de algo no es un
hecho netamente reservado para
algunos pocos, en realidad se
trata de una condición humana
intrínseca que va mucho más allá
de la sujeción de ‘animal
racional’, ya que como diría el
filósofo Ernst Cassirer también
somos ‘animales simbólicos’. Esta
descripción del hombre y su
relación al símbolo refiere a la
constitución de la realidad para el
ser humano, por lo que esta
visión ampliada del sujeto
atraviesa desde el lenguaje como
herramienta universal para la
creación de significado, como así
también los mitos, la religión, la
ciencia y el arte. Los símbolos que
se encuentran en este último no
reflejan una realidad objetiva – el
concepto que se le da a los

[4] ‘Inserções em circuitos ideológicos: Projeto Coca-Cola’
(1970) del artista brasileño Cildo Meireles

38



objetos elevados- sino que la
construyen activamente, siendo
mediadores entre lo que el sujeto
conoce y el objeto conocido.
Construimos nuestro mundo a
través de la codificación y
decodificación de símbolos, en el
marco de estas construcciones
también aparecen las que tienen
relación directa con la construcción
de la cultura, el arte
particularmente no es propiedad de
una cultura, de una época o de una
franja social, sino que pertenece a
un tiempo. La pertenencia a una constelación de tiempo y espacio permite
al hombre beneficiarse del arte de su mundo (Zatonyi, 2007, pág. 11) de
esta manera las reflexiones se asemejan a la postura de Cassirer al decir
que el símbolo no es una mera representación de algo, sino un mediador
que brinda sentido a la experiencia.
El intento de interpretación del objeto en relación a su función como obra
de arte es una reducción categórica (Sontag, 1966). Plantear una
hermenéutica del objeto no-artístico como obra implica no solo expandir
su significante, sino también entender su politización en la lucha
ideológica por el sentido común. Esta politización se convierte en un
medio de resistencia contra el monopolio interpretativo dominante,
especialmente aquel que, según Foucault (1995), reproduce una estructura
de poder mediante “regímenes de verdad” instituidos culturalmente, que
determinan cómo la sociedad interpreta su realidad. Al proponer la
democratización de la experiencia artística con un discurso accesible, se
desafía lo que Marx caracterizó como interpretación burguesa de la
sociedad, es decir, una visión ideológica que refuerza el status quo.

39

[5] ‘Brillo box’ (1964) del artista
estadounidense Andy Warhol



40

Este acto democratizador, por lo
tanto, no solo hace accesible el arte
a las masas, sino que transforma el
campo de interpretación en un
espacio de disputa donde, siguiendo
la reflexión de Foucault, se
cuestiona y se redefine
constantemente la hegemonía
cultural, haciendo del objeto un
símbolo de resistencia en un
combate continuo por el sentido.
Marta Zatonyi sostiene que el arte
como fenómeno antropológico-
cultural no es un acto de
características individuales y
aisladas, sino que surge de un

determinado contexto influyendo en el sentido de la experiencia
estética desde la construcción a partir de la interacción, en este caso la
incorporación de objetos cotidianos actúa como un catalizador del
receptor no pasivo, sino como co-creador de la experiencia simbólica.
En este sentido y con una visión por fuera de los parámetros
académicos eurocéntricos, la autora boliviana Elvira Espejo comparte
la significancia del co creacionismo de la experiencia simbólica y
estética, introduciendo el concepto de: crianza mutua –yanak uywaña
en aymara– (Espejo, 2021) el mismo se enfrenta a las dicotomías de:
razón- sensibilidad, arte-ciencia, sujeto-objeto, sociedad- naturaleza
mencionando que la materialización de obras se basa en la crianza de
la materia, no en su dominio sino en la complementación del
pensamiento propio, siendo unido con el pensamiento del material
que desde la cosmovisión aymara es también sujeto sensible, la unión
de estos logra la vida de la obra de arte. 

[6] Concepto acuñado por el
sociólogo Pierre Bourdieu, un recurso

fundamental en su análisis de
reproducción social. Bourdieu, P.

(1979). La distinción: Criterio social
del gusto. Taurus.



41

Enmarcado en la expansión del significado por fuera de la acción del
autor, podemos acercar las nociones propuestas por Roland Barthes
(1987) y su invitación a pensar sobre la muerte del autor. Desde esta
perspectiva y en relación al análisis que Foucault (1995) nos propone
de los autores de la escuela de la sospecha, tendríamos que considerar
a la interpretación del objeto no como un medio de descifrar un
sentido oculto, sino como una operación que revela la multiplicidad y
los conflictos del significado, sin un punto de origen en absoluto ni
una única verdad a alcanzar. Con esta operación de multiplicidad, la
‘muerte’ de Barthes simbolizaría la liberación de la obra de la
autoridad de su creador, dando paso a un nacimiento del lector en el
que se promueve una democratización de los significados. La
inserción de objetos cotidianos en el arte comprobaría esta teoría al
reducir el control del autor sobre la obra y su significado,
convirtiéndola en un texto abierto. 

A través de estas lecturas se podría confirmar que las propuestas
estético-simbólicas del arte contemporáneo en torno al objeto,
profundizan la democratización y la apertura de las experiencias
estéticas a diversos sectores sociales, disminuyendo las barreras
elitistas, convirtiéndose en un espejo social de cada individuo sin
importar el capital cultural, proyectando su propio simbolismo.
Sin embargo, este acceso sigue teniendo barreras ontológicas propias
de la experiencia social de la contemporaneidad y los factores:
religiosos, políticos, científicos, filosóficos y artísticos que la habitan.
Aún así la presentación de estos objetos elevados a la categorización
artística, representan la plenitud de los rasgos humanos racionales y
simbólicos reflejando la naturaleza de este por medio de la experiencia
estética y la contemplación, por lo que sigue siendo una actividad que
puede y debería ser gestada socialmente como parte de la experiencia
histórica y en el marco de la simultaneidad del presente.

Conclusiones:



42

El encuentro con el arte contemporáneo y los objetos cotidianos
elevados no es un acercamiento frívolo e indistinto, sino que se trata
de una sintetización del mundo experimentable y del posicionamiento
ontológico- hermeneútico del hombre en él, una
 manera de vivenciar la trascendencia de la lectura de lo propio a la
amplitud de lo colectivo, una entrega de la muerte del arte desde su
individualización creadora.

Bibliografía:

Barthes, R. (1987) - La muerte de un autor en El susurro del lenguaje.
Barcelona: Paidós. Cassirer, E. (2003) - Antropología filosófica.
México: FCE. Capítulo 2. 
Espejo, E. (2021) Yanak Uywaña. La crianza mutua de las Artes. XLV

Coloquio Internacional de Historia del
Arte. Epistemologías situadas. 
 Foucault, M. (1995) - Nietzsche,
Freud y Marx. Buenos Aires: El
cielo por asalto. Gadamer, H.-G.
(1999) - La actualidad de lo bello.
Barcelona: Paidós-ICE. Fiz,
S. M. (2012). Del arte objetual al
arte de concepto. Ediciones AKAL
Zatonyi, M. (2007) - Arte y creación.
Capital Intelectual: Buenos Aires.


